1. poglavje

Zakaj skrivnost?

Tezek problem

KAJ JE ZAVEST? Vprasanje se morda zdi preprosto, a temu ni
tako. Zavest je najocCitnejsi in obenem najzahtevne;jsi predmet
raziskovanja. Zdi se, da moramo zavest bodisi raziskovati z njo
samo - kar se slisi nekoliko nenavadno - bodisi se moramo
znebiti natanko tega, kar naj bi raziskovali. Zato ne preseneca,
da se filozofi in znanstveniki s tem pojmom mucijo Ze vec
tisocletij in da so znanstveniki sdmo idejo zelo dolgo zavracali
in se je sploh niso Zeleli pritakniti. Dobra novica je, da so

na zacetku 21. stoletja »Studije o zavesti« v polnem razcvetu.
Psihologija, biologija in nevroznanost so napredovale do te
mere, da so se sposobne soociti z nekaterimi zapletenimi
vprasanji: Kaksno vlogo igra zavest? Bi se lahko razvili brez
nje? Je mogoce, da gre le za iluzijo? Kaj naj bi zavest sploh bila?

To ne pomeni, da je skrivnost izginila. V resnici ni ni¢ manj
globoka kot prej, le da sedaj vemo o mozganih dovolj, da se
lahko s problemom soo¢imo na neposreden nacin. Kako je sploh
mogoce, da elektricno prozenje milijonov drobnih mozganskih
celic proizvede moje zasebno, subjektivno, zavestno izkustvo?

Ce problema ne bomo vzeli resno, se pri razumevanju zavesti ne
bomo premaknili nikamor. Mnogi sicer trdijo, da so skrivnost
zavesti Ze reSili, in ponujajo veli¢astne teorije poenotenja,
kvantnomehanske teorije, duhovne teorije, ki prisegajo na
»moc¢ zavesti«, in marsikaj drugega. Vecina pa se jih za zevajoci
prepad oziroma »brezdanje brezno, ki se razpira med fizicnim



in duSevnim, preprosto ne zmeni, in dokler je tako, se z zavestjo
v resnici sploh ne ukvarjajo.

1. | Nikomur Se ni uspelo premostiti brezdanjega brezna, vélikega
prepada ali razlagalne vrzeli med notranjim in zunanjim, duhom
in moZgani, subjektivnim in objektivnim.

Gre za sodobno razli¢ico znanega problema duha” in telesa, s
katerim se filozofi ubadajo Ze vec kot dve tisocletji. TezZava je
v tem, da sta v vsakdanjem Cloveskem izkustvu to dve povsem
razli¢ni stvari, za kateri ni jasno, kako naj bi ju zdruzili.

Po eni strani sem delezna svojih lastnih izkustev. V tem trenutku
denimo vidim na oddaljenem hribu hise in drevje, na glavni cesti
sliSim avtomobile, uzivam v toplini in domacnosti svoje sobe ter se
sprasujem, ali praskanje, ki ga sliSim, povzro¢a macek, ki si zeli, da

Pri prevajanju angleskega izraza »mind« sem sledila uteceni rabi na
podrocju filozofije duha in ga veC¢inoma slovenila z izrazom »duh«. Izjema
so redki (in primerno oznaceni) primeri, ko se pojavi so¢asno z besedo
»spirit« in sem ga v izogib pomenskim nejasnostim prevajala z nekoliko
manj ustreznim izrazom »ume«. (Op. prev.)



bi ga spustila v sobo. Vse to so moja zasebna izkustva in drZi se jih
kakovost, ki je ne morem posredovati nikomur drugemu. Lahko
se sicer sprasujem, ali je vase dozivljanje zelene barve enako
mojemu in ali je vonj kave za vas enak kakor zame, vendar tega

ne bom nikoli izvedela. Te neizrekljive ali neopisljive kakovosti
filozofi imenujejo kvalije ali taksnosti (o njihovem obstoju
potekajo sicer burne razprave). H kvalijam sodijo denimo rdecost
te Zivo rdece skodelice, mehkoba mackine dlake in edinstvenost
vonja kave. Ta izkustva se zdijo resni¢na, jasna in neizpodbitna ter
tvorijo svet, v katerem zivim. Pravzaprav so vse, kar imam.

Po drugi strani pa sem prepri¢ana, da tam zunaj obstaja nek fizi¢ni
svet, ki ta izkustva povzroca. In ¢e lahko dvomim o njegovem
ustroju ali pravi naravi, pa ne morem dvomiti o tem, da obstaja.
Kajti ¢e bi zanikala njegov obstoj, ne bi mogla pojasniti, zakaj bom,
¢e odprem vrata, najbrz videla, kako se je skoznje zapodil macek,
in zakaj bi se vi, Ce bi prisli naokoli, strinjali, da macek v tem
trenutku pusca blatne stopinje po vsej moji pisalni mizi.

Tezava je v tem, da imamo na prvi pogled opravka s povsem
razli¢nimi stvarmi. Eno so dejanske fizi¢ne stvari z dolo¢eno
velikostjo, obliko, maso in drugimi lastnostmi, ki jih je mogoce
izmeriti in se glede njih nekako poenotiti, drugo pa zasebna
izkustva, kakr$ni sta denimo obcutek bolecine in barva jabolka,
kakor ga vidim v to¢no tem trenutku.

Zgodovinsko gledano sprejema vecina ljudi neko obliko
dualizma, stalis¢a, da dejansko obstajata dve razli¢ni domeni
oziroma svetova. To velja tako za ve€ino danasnjih nezahodnih
kultur kakor tudi — po anketah sodec - za vec¢ino izobraZenih
zahodnjakov. Vélike religije so skoraj vse dualisti¢ne: kristjani

in muslimani verjamejo v ve¢no, nefizi¢no duso, hindujci pa

v atmana oziroma bozanski jaz, ki naj bi bival v posamezniku.
Edina religija, ki zavraca idejo o trajnem notranjem jazu oziroma
dusi, je budizem. V zahodnih kulturah sprejema dualizem celo

1 Zakaj skrivnost?



vecina nevernikov. Priljubljene novodobne (»new age«) teorije
govorijo o moci uma (mind), zavesti ali duha (spirit), kakor da
bi §lo za neko neodvisno silo, razni zdravilci pa zagovarjajo
vpliv duha na telo, kakor da bi §lo za dve loCeni stvari. Ta oblika
dualizma je v nasem jeziku tako globoko ukoreninjena, da ni
niti najmanj cudno, ¢e govorimo o »mojih mozganih« in »mojem
telesu, kakor da bi bil »jaz« od »njiju« locen.

V 17. stoletju je francoski filozof René Descartes (1596-1650)
formalno predstavil najbolj znano dualisti¢no teorijo,
imenovano kartezijanski dualizem, po kateri sta duh in
moZgani razlini substanci. Descartes meni, da duh ni fizi¢en
in razsezen (ne zavzema prostora oziroma se nikjer ne nahaja),
medtem ko so telo in ves ostali fizicni svet zgrajeni iz fizi¢ne ali
razsezne substance. Tukaj pa pride do oCitne tezave: kako naj
bi ti substanci delovali druga na drugo? Descartesov predlog,
da do stika pride v drobni CeSeriki, namesceni v srediscu
mozganov, problem namre¢ zgolj prestavi, saj je tudi CeSerika
fizi¢na struktura, kartezijanski dualizem pa ne pojasni, zakaj
naj bi ravno ona bila zmozna obcevati z duSevno domeno.

Problem interakcije povzroca preglavice vsem dualisticnim
teorijam, kar je najbrz glavni razlog, da vecina filozofov in
znanstvenikov dualizem zavraca in se raje odloca za eno od
oblik monizma. Toda alternativ ni kaj prida veliko in niso
nic¢kaj manj problematic¢ne. Idealisti postavljajo na prvo mesto
duha, a so zato primorani pojasniti, zakaj se nam v vsakdanjem
Zivljenju zdi, da obstaja stalen fizi¢ni svet. Nevtralni monisti
dualizem zavracajo, a se ne strinjajo glede temeljne narave sveta
in tega, kako ga poenotiti. Tretja alternativa je materializem

in ta je med znanstveniki dandanes dale¢ najbolj priljubljen.
Materialisti postavljajo na prvo mesto snov, a se morajo zato
spoprijeti s problemom, o katerem govori ta knjiga: Kako
pojasniti zavest? Kako je mogoce, da fizicni mozgani, ki so
zgrajeni zgolj in samo iz snovnih gradnikov, proizvedejo
zavestna izkustva ali neizrekljive kvalije?

10



Ta problem se imenuje »teZek problem« zavesti. Gre za naziv, ki
ga je leta 1994 uvedel avstralski filozof David Chalmers, da bi z
njim to resno in veliko tezavo razmejil od tezav, ki jih je oznacil
za »lahke«. Med slednje sodijo po njegovem mnenju problemi, za
katere naceloma vemo, kako naj bi jih reSili, a nam to zaenkrat

Se ni uspelo: zaznava, ucenje, pozornost in spomin, mehanizmi,
odgovorni za zaznavo predmetov in reagiranje na drazljaje, razlike
med spanjem in budnostjo. Chalmers meni, da so ti problemi v
primerjavi z neizmerno tezkim problemom izkustva lahki.

2. | Descartes je refleksne odzive na bolecino pojasnjeval z
mehanskimi odzivi in s pretakanjem »animalnih duhov« po
drobcenih cevkah. Glede zavestnih izkustev pa je bil mnenja,
da so del povsem drugacnega dusevnega sveta, ki je s fizi¢nim
telesom povezan preko Ceserike, namescene v srediscu
mozganov.

11

1 Zakaj skrivnost?



Chalmersovo staliS¢e ni splo$no uveljavljeno. Nekateri
menijo, da tezkega problema ni in da je osnovan na napacnem
pojmovanju zavesti oziroma na izrazitem podcenjevanju
»lahkih« problemov. Ameriska filozofinja Patricia Churchland
ga denimo imenuje »varljivi problem« in dokazuje, da ne
moremo vnaprej dolo€iti, kateri problemi se bodo izkazali

za res tezke. Prepricana je, da »problem« poc¢iva na zmotni
intuiciji, da bi - ¢etudi bi nam uspelo pojasniti zaznavo,
spomin, pozornost in preostale podrobnosti — nekaj vendarle
izpustili, namrec »zavest kot tdko«.

To so resni pomisleki, zato si moramo, preden razpravo
nadaljujemo, natan¢neje ogledati, kaj — ¢e sploh kaj — naj bi
»zavest kot taka« pravzaprav bila.

Definiranje zavesti

Kako je biti netopir? To nenavadno vprasanje zaseda v
zgodovini §tudij o zavesti pomembno mesto. Prvi¢ se pojavi
Ze v 50. letih minulega stoletja, a zares odmevno postane Sele
leta 1974, ko ga je ameriski filozof Thomas Nagel uporabil, da
bi z njim izzval materializem, proucil, kaj mislimo z izrazom
»zavest, in skusal ugotoviti, zakaj je problem duha in telesa
zaradi zavesti tako neobvladljiv. Naglov odgovor je, da z
»zavestjo« mislimo subjektivnost. Ce namre€ obstaja nekaj
takega, kot je biti netopir, in sicer za netopirja samega, potem
smo upraviceni do trditve, da je netopir zavesten. Ce tega ni,
potem netopir ni zavesten.

Pomislite denimo na skodelico, lon¢ek ali plasti¢ni okrasek

z vaSe mize in se vprasajte, kako je biti ta skodelica. Najbrz
boste porekli, da tako zastavljeno vpraSanje nima odgovora, saj
skodelice ne Cutijo, porcelan ni dejaven in tako naprej. Najbrz
boste do podobnih zakljuc¢kov prisli tudi glede lonc¢kov in
skodelic. Vec tezav bi najbrz imeli s ¢rvi, muhami, bakterijami

12



ali netopirji. Ceprav ne veste — in pravzaprav ne morete vedeti —,
kako je biti dezevnik, pa iz tega, da mislite, da obstaja nekaj
takega, kot je biti dezevnik, po Naglu sledi, da je dezevnik
zavesten.

Nagel je za primer vzel netopirja, ker so ti tako zelo razli¢ni

od nas. Za netopirje je znacilno, da letijo, prezivijo vec¢ino
svojega Zivljenja v temi, visijo z glavami navzdol po drevesih ali
stropih vlaznih jam ter svet namesto z o¢mi zaznavajo s sonarji.
To pomeni, da svojo okolico spoznavajo tako, da med letom
oddajajo kratke rezke krike in nato analizirajo odmeve, ki se
vrnejo do njihovih ob¢utljivih uses.

Definicija zavesti

Neka splosna definicije besede »zavest« sicer ne obstaja,
a je zato njen pomen mogoce vsaj deloma razbrati iz
naslednjih opredelitev:

»Kako je biti ...«: Ce obstaja kaj takega, kot je biti ta Zival (ali
ta racunalnik, ta dojencek itn.), potem je re¢, ki jo proucujemo,
zavestna, v nasprotnem primeru pa ni.

Subjektivnost ali fenomenalnost: Zavest pomeni subjektivno
oziroma fenomenalno izkustvo, tj. to, kako se mi stvari zdijo, za
razliko od tega, kako objektivno so.

Kvalije (taksnosti): Neizrekljive subjektivne kvalitete izkustev,
kot so rdecost rdecega ali neopisljivi vonj terpentina. Nekateri
filozofi trdijo, da kvalij ni.

TeZek problem: Kako iz objektivnih moZganov vzniknejo
subjektivna izkustva?

13

1 Zakaj skrivnost?



Kako je, ¢e nekdo dozivlja svet na ta nac¢in? Ni¢ vam ne
pomaga, Ce si skusate predstavljati, da ste netopir vi, kajti
izobrazen, govoreci netopir bi bil vse prej kot obicajen. In
obratno, ¢e vam vendarle nekako bi uspelo postati obicajen
netopir, ne bi mogli misliti ali govoriti in si potemtakem sploh
ne bi mogli odgovoriti na lastno vprasanje.

Ker je Nagel prepric¢an, da tega ne bomo nikoli zvedeli in je
zato problem zavesti neresljiv, se ga je prijel naziv misterijanec.
Med misterijance uvr§¢amo tudi ameriskega filozofa Colina
McGinna, ki meni, da smo ljudje za razumevanje zavesti
»kognitivno zaprti«. To pomeni, da je ne bomo nikoli zmozni
razumeti, tako kot pes ne bo mogel nikoli brati asopisa, ki ga
s tolik$nim veseljem nese iz trgovine. Podobnega mnenja je
psiholog Steven Pinker: ¢etudi bi nam uspelo pojasniti vecino
vprasanj o delovanju nasega duha, obstaja moznost, da bo
zavest kot taka ostala nepojasnljiva.

Kljub temu da Naglov pesimizem sprejemajo le redki, je njegovo
vprasanje dober opomnik, kaj vse je na kocki, kadar govorimo

o zavesti. Nobenega smisla nima govoriti o zaznavi, spominu,
inteligentnosti ali reSevanju problemov kot o povsem fizi¢nih
procesih in nato trditi, da smo s tem pojasnili zavest. O zavesti
namre¢ zares govorimo le, kadar se na tak ali drugacen nacin
spoprimemo s subjektivnostjo: bodisi tako, da resimo tezki
problem in pojasnimo, kako iz materialnega sveta vznikne
zavest, bodisi tako, da — Ce menimo, da je zavest s temi fizi¢nimi
procesi istovetna oziroma da je iluzija ali da je sploh ni -
pojasnimo, zakaj se nam tako moc¢no dozdeva, da obstaja. V
obeh primerih pa ukvarjati se z zavestjo ne pomeni ni¢ drugega
kakor govoriti o tem, »kako je biti ...«

Ta temeljni pomen izraza »zavest« imenujemo tudi »fenomenal-

nost« oziroma »fenomenalna zavest«. Avtor obeh izrazov je
ameriski filozof Ned Block, ki je fenomenalno zavest - kako je

14



biti v dolocenem stanju - primerjal z zavestjo kot dostopom, pri
kateri gre za razpolozljivost (dusevnih) vsebin, tj. vsebine so

na voljo miselnim procesom in mehanizmom, odgovornim za
delovanje in govorjenje. Fenomenalna zavest (fenomenalnost,
subjektivnost) je torej to, na kar je opozarjal Ze Nagel, in tvori
jedro problema zavesti.

Te zamisli pa nas privedejo do enega od osrednjih sporov na
podrocju Studij o zavesti, namre¢ do spora o tem, ali je zavest
dodatna sestavina, ki je v ljudeh prisotna poleg zaznave, misljenja
in Cutenja, ali pa gre za intrinzicen in nelocljiv del bitja, ki
zaznava, misli in ob¢uti. Ker je to vprasanje klju¢no in je od
njega odvisno nase sploSno pojmovanje zavesti, predlagam, da
razmislite, kaksno je vase stalisCe - izkaZe se namrec, da so
posledice obeh moznih odgovorov zelo daljnosezne.

Ce je zavest po eni strani dodatna sestavina, bi seveda radi
vedeli, zakaj jo imamo: ¢emu sluzi, kaj po¢ne in kako smo jo
dobili. Ker si pri tej moznosti ni tezko predstavljati, da bi se
ljudje lahko razvili brez zavesti, nas zanima, zakaj je nastala,
kaksne prednosti nam prinaSa in ali je do podobnega razvoja
prislo tudi pri drugih zivih bitjih. Za zagovornike tega stalis¢a je
tezek problem res tezek, zato je njihova glavna naloga poiskati
odgovor nanj.

Ce pa je zavest po drugi strani intrinzi¢na kompleksnim
mozganskim procesom in od njih nelocljiva, si omenjenih
vprasanj sploh nima smisla zastavljati. Ce privzamemo to
staliSCe (nekatere njegove razli¢ice poznamo pod imenom
funkcionalizem), je vprasanje, zakaj je prislo do razvoja zavesti,
nesmiselno, saj je vsako bitje, ki se je razvilo v tolik$ni meri,

da poseduje inteligenco, zaznavo, spomin in ¢ustva, nujno tudi
zavestno. Prav tako bi bilo nesmiselno govoriti o »zavesti kot
taki« ali o »neizrekljivih kvalijah«, saj ni nekega dodatka, ki bi
obstajal lo¢eno od procesov in zmoznosti.

15

1 Zakaj skrivnost?



