
7

1. poglavje
Zakaj skrivnost? 

Težek problem

Kaj je zavest? Vprašanje se morda zdi preprosto, a temu ni 
tako. Zavest je najočitnejši in obenem najzahtevnejši predmet 
raziskovanja. Zdi se, da moramo zavest bodisi raziskovati z njo 
samo – kar se sliši nekoliko nenavadno – bodisi se moramo 
znebiti natanko tega, kar naj bi raziskovali. Zato ne preseneča, 
da se filozofi in znanstveniki s tem pojmom mučijo že več 
tisočletij in da so znanstveniki sámo idejo zelo dolgo zavračali 
in se je sploh niso želeli pritakniti. Dobra novica je, da so 
na začetku 21. stoletja »študije o zavesti« v polnem razcvetu. 
Psihologija, biologija in nevroznanost so napredovale do te 
mere, da so se sposobne soočiti z nekaterimi zapletenimi 
vprašanji: Kakšno vlogo igra zavest? Bi se lahko razvili brez 
nje? Je mogoče, da gre le za iluzijo? Kaj naj bi zavest sploh bila?

To ne pomeni, da je skrivnost izginila. V resnici ni nič manj 
globoka kot prej, le da sedaj vemo o možganih dovolj, da se 
lahko s problemom soočimo na neposreden način. Kako je sploh 
mogoče, da električno proženje milijonov drobnih možganskih 
celic proizvede moje zasebno, subjektivno, zavestno izkustvo?

Če problema ne bomo vzeli resno, se pri razumevanju zavesti ne 
bomo premaknili nikamor. Mnogi sicer trdijo, da so skrivnost 
zavesti že rešili, in ponujajo veličastne teorije poenotenja, 
kvantnomehanske teorije, duhovne teorije, ki prisegajo na 
»moč zavesti«, in marsikaj drugega. Večina pa se jih za zevajoči 
prepad oziroma »brezdanje brezno«, ki se razpira med fizičnim 



8

in duševnim, preprosto ne zmeni, in dokler je tako, se z zavestjo 
v resnici sploh ne ukvarjajo.

1. 	 Nikomur še ni uspelo premostiti brezdanjega brezna, vélikega 
prepada ali razlagalne vrzeli med notranjim in zunanjim, duhom 
in možgani, subjektivnim in objektivnim.  

Gre za sodobno različico znanega problema duha* in telesa, s 
katerim se filozofi ubadajo že več kot dve tisočletji. Težava je 
v tem, da sta v vsakdanjem človeškem izkustvu to dve povsem 
različni stvari, za kateri ni jasno, kako naj bi ju združili.

Po eni strani sem deležna svojih lastnih izkustev. V tem trenutku 
denimo vidim na oddaljenem hribu hiše in drevje, na glavni cesti 
slišim avtomobile, uživam v toplini in domačnosti svoje sobe ter se 
sprašujem, ali praskanje, ki ga slišim, povzroča maček, ki si želi, da 

	 * 	 Pri prevajanju angleškega izraza »mind« sem sledila utečeni rabi na 
področju filozofije duha in ga večinoma slovenila z izrazom »duh«. Izjema 
so redki (in primerno označeni) primeri, ko se pojavi sočasno z besedo 
»spirit« in sem ga v izogib pomenskim nejasnostim prevajala z nekoliko 
manj ustreznim izrazom »um«. (Op. prev.)



9

1 
Za

ka
j s

kr
iv

no
st

?

bi ga spustila v sobo. Vse to so moja zasebna izkustva in drži se jih 
kakovost, ki je ne morem posredovati nikomur drugemu. Lahko 
se sicer sprašujem, ali je vaše doživljanje zelene barve enako 
mojemu in ali je vonj kave za vas enak kakor zame, vendar tega 
ne bom nikoli izvedela. Te neizrekljive ali neopisljive kakovosti 
filozofi imenujejo kvalije ali takšnosti (o njihovem obstoju 
potekajo sicer burne razprave). H kvalijam sodijo denimo rdečost 
te živo rdeče skodelice, mehkoba mačkine dlake in edinstvenost 
vonja kave. Ta izkustva se zdijo resnična, jasna in neizpodbitna ter 
tvorijo svet, v katerem živim. Pravzaprav so vse, kar imam.

Po drugi strani pa sem prepričana, da tam zunaj obstaja nek fizični 
svet, ki ta izkustva povzroča. In če lahko dvomim o njegovem 
ustroju ali pravi naravi, pa ne morem dvomiti o tem, da obstaja. 
Kajti če bi zanikala njegov obstoj, ne bi mogla pojasniti, zakaj bom, 
če odprem vrata, najbrž videla, kako se je skoznje zapodil maček, 
in zakaj bi se vi, če bi prišli naokoli, strinjali, da maček v tem 
trenutku pušča blatne stopinje po vsej moji pisalni mizi.

Težava je v tem, da imamo na prvi pogled opravka s povsem 
različnimi stvarmi. Eno so dejanske fizične stvari z določeno 
velikostjo, obliko, maso in drugimi lastnostmi, ki jih je mogoče 
izmeriti in se glede njih nekako poenotiti, drugo pa zasebna 
izkustva, kakršni sta denimo občutek bolečine in barva jabolka, 
kakor ga vidim v točno tem trenutku.

Zgodovinsko gledano sprejema večina ljudi neko obliko 
dualizma, stališča, da dejansko obstajata dve različni domeni 
oziroma svetova. To velja tako za večino današnjih nezahodnih 
kultur kakor tudi – po anketah sodeč – za večino izobraženih 
zahodnjakov. Vélike religije so skoraj vse dualistične: kristjani 
in muslimani verjamejo v večno, nefizično dušo, hindujci pa 
v atmana oziroma božanski jaz, ki naj bi bival v posamezniku. 
Edina religija, ki zavrača idejo o trajnem notranjem jazu oziroma 
duši, je budizem. V zahodnih kulturah sprejema dualizem celo 



10

večina nevernikov. Priljubljene novodobne (»new age«) teorije 
govorijo o moči uma (mind), zavesti ali duha (spirit), kakor da 
bi šlo za neko neodvisno silo, razni zdravilci pa zagovarjajo 
vpliv duha na telo, kakor da bi šlo za dve ločeni stvari. Ta oblika 
dualizma je v našem jeziku tako globoko ukoreninjena, da ni 
niti najmanj čudno, če govorimo o »mojih možganih« in »mojem 
telesu«, kakor da bi bil »jaz« od »njiju« ločen.

V 17. stoletju je francoski filozof René Descartes (1596–1650) 
formalno predstavil najbolj znano dualistično teorijo, 
imenovano kartezijanski dualizem, po kateri sta duh in 
možgani različni substanci. Descartes meni, da duh ni fizičen 
in razsežen (ne zavzema prostora oziroma se nikjer ne nahaja), 
medtem ko so telo in ves ostali fizični svet zgrajeni iz fizične ali 
razsežne substance. Tukaj pa pride do očitne težave: kako naj 
bi ti substanci delovali druga na drugo? Descartesov predlog, 
da do stika pride v drobni češeriki, nameščeni v središču 
možganov, problem namreč zgolj prestavi, saj je tudi češerika 
fizična struktura, kartezijanski dualizem pa ne pojasni, zakaj 
naj bi ravno ona bila zmožna občevati z duševno domeno.

Problem interakcije povzroča preglavice vsem dualističnim 
teorijam, kar je najbrž glavni razlog, da večina filozofov in 
znanstvenikov dualizem zavrača in se raje odloča za eno od 
oblik monizma. Toda alternativ ni kaj prida veliko in niso 
ničkaj manj problematične. Idealisti postavljajo na prvo mesto 
duha, a so zato primorani pojasniti, zakaj se nam v vsakdanjem 
življenju zdi, da obstaja stalen fizični svet. Nevtralni monisti 
dualizem zavračajo, a se ne strinjajo glede temeljne narave sveta 
in tega, kako ga poenotiti. Tretja alternativa je materializem 
in ta je med znanstveniki dandanes daleč najbolj priljubljen. 
Materialisti postavljajo na prvo mesto snov, a se morajo zato 
spoprijeti s problemom, o katerem govori ta knjiga: Kako 
pojasniti zavest? Kako je mogoče, da fizični možgani, ki so 
zgrajeni zgolj in samo iz snovnih gradnikov, proizvedejo 
zavestna izkustva ali neizrekljive kvalije?



11

1 
Za

ka
j s

kr
iv

no
st

?

Ta problem se imenuje »težek problem« zavesti. Gre za naziv, ki 
ga je leta 1994 uvedel avstralski filozof David Chalmers, da bi z 
njim to resno in veliko težavo razmejil od težav, ki jih je označil 
za »lahke«. Med slednje sodijo po njegovem mnenju problemi, za 
katere načeloma vemo, kako naj bi jih rešili, a nam to zaenkrat 
še ni uspelo: zaznava, učenje, pozornost in spomin, mehanizmi, 
odgovorni za zaznavo predmetov in reagiranje na dražljaje, razlike 
med spanjem in budnostjo. Chalmers meni, da so ti problemi v 
primerjavi z neizmerno težkim problemom izkustva lahki.

2. 	 Descartes je refleksne odzive na bolečino pojasnjeval z 
mehanskimi odzivi in s pretakanjem »animalnih duhov« po 
drobcenih cevkah. Glede zavestnih izkustev pa je bil mnenja, 
da so del povsem drugačnega duševnega sveta, ki je s fizičnim 
telesom povezan preko češerike, nameščene v središču 
možganov.



12

Chalmersovo stališče ni splošno uveljavljeno. Nekateri 
menijo, da težkega problema ni in da je osnovan na napačnem 
pojmovanju zavesti oziroma na izrazitem podcenjevanju 
»lahkih« problemov. Ameriška filozofinja Patricia Churchland 
ga denimo imenuje »varljivi problem« in dokazuje, da ne 
moremo vnaprej določiti, kateri problemi se bodo izkazali 
za res težke. Prepričana je, da »problem« počiva na zmotni 
intuiciji, da bi – četudi bi nam uspelo pojasniti zaznavo, 
spomin, pozornost in preostale podrobnosti – nekaj vendarle 
izpustili, namreč »zavest kot táko«.

To so resni pomisleki, zato si moramo, preden razpravo 
nadaljujemo, natančneje ogledati, kaj – če sploh kaj – naj bi 
»zavest kot taka« pravzaprav bila.

Definiranje zavesti

Kako je biti netopir? To nenavadno vprašanje zaseda v 
zgodovini študij o zavesti pomembno mesto. Prvič se pojavi 
že v 50. letih minulega stoletja, a zares odmevno postane šele 
leta 1974, ko ga je ameriški filozof Thomas Nagel uporabil, da 
bi z njim izzval materializem, proučil, kaj mislimo z izrazom 
»zavest«, in skušal ugotoviti, zakaj je problem duha in telesa 
zaradi zavesti tako neobvladljiv. Naglov odgovor je, da z 
»zavestjo« mislimo subjektivnost. Če namreč obstaja nekaj 
takega, kot je biti netopir, in sicer za netopirja samega, potem 
smo upravičeni do trditve, da je netopir zavesten. Če tega ni, 
potem netopir ni zavesten.

Pomislite denimo na skodelico, lonček ali plastični okrasek 
z vaše mize in se vprašajte, kako je biti ta skodelica. Najbrž 
boste porekli, da tako zastavljeno vprašanje nima odgovora, saj 
skodelice ne čutijo, porcelan ni dejaven in tako naprej. Najbrž 
boste do podobnih zaključkov prišli tudi glede lončkov in 
skodelic. Več težav bi najbrž imeli s črvi, muhami, bakterijami 



13

1 
Za

ka
j s

kr
iv

no
st

?

ali netopirji. Čeprav ne veste – in pravzaprav ne morete vedeti –, 
kako je biti deževnik, pa iz tega, da mislite, da obstaja nekaj 
takega, kot je biti deževnik, po Naglu sledi, da je deževnik 
zavesten.

Nagel je za primer vzel netopirja, ker so ti tako zelo različni 
od nas. Za netopirje je značilno, da letijo, preživijo večino 
svojega življenja v temì, visijo z glavami navzdol po drevesih ali 
stropih vlažnih jam ter svet namesto z očmi zaznavajo s sonarji. 
To pomeni, da svojo okolico spoznavajo tako, da med letom 
oddajajo kratke rezke krike in nato analizirajo odmeve, ki se 
vrnejo do njihovih občutljivih ušes.

Definicija zavesti

Neka splošna definicije besede »zavest« sicer ne obstaja, 
a je zato njen pomen mogoče vsaj deloma razbrati iz 
naslednjih opredelitev:

»Kako je biti …«: Če obstaja kaj takega, kot je biti ta žival (ali 
ta računalnik, ta dojenček itn.), potem je reč, ki jo proučujemo, 
zavestna, v nasprotnem primeru pa ni.

Subjektivnost ali fenomenalnost: Zavest pomeni subjektivno 
oziroma fenomenalno izkustvo, tj. to, kako se mi stvari zdijo, za 
razliko od tega, kako objektivno so.

Kvalije (takšnosti): Neizrekljive subjektivne kvalitete izkustev, 
kot so rdečost rdečega ali neopisljivi vonj terpentina. Nekateri 
filozofi trdijo, da kvalij ni.

Težek problem: Kako iz objektivnih možganov vzniknejo 
subjektivna izkustva?



Kako je, če nekdo doživlja svet na ta način? Nič vam ne 
pomaga, če si skušate predstavljati, da ste netopir vi, kajti 
izobražen, govoreči netopir bi bil vse prej kot običajen. In 
obratno, če vam vendarle nekako bi uspelo postati običajen 
netopir, ne bi mogli misliti ali govoriti in si potemtakem sploh 
ne bi mogli odgovoriti na lastno vprašanje.

Ker je Nagel prepričan, da tega ne bomo nikoli zvedeli in je 
zato problem zavesti nerešljiv, se ga je prijel naziv misterijanec. 
Med misterijance uvrščamo tudi ameriškega filozofa Colina 
McGinna, ki meni, da smo ljudje za razumevanje zavesti 
»kognitivno zaprti«. To pomeni, da je ne bomo nikoli zmožni 
razumeti, tako kot pes ne bo mogel nikoli brati časopisa, ki ga 
s tolikšnim veseljem nese iz trgovine. Podobnega mnenja je 
psiholog Steven Pinker: četudi bi nam uspelo pojasniti večino 
vprašanj o delovanju našega duha, obstaja možnost, da bo 
zavest kot taka ostala nepojasnljiva.

Kljub temu da Naglov pesimizem sprejemajo le redki, je njegovo 
vprašanje dober opomnik, kaj vse je na kocki, kadar govorimo 
o zavesti. Nobenega smisla nima govoriti o zaznavi, spominu, 
inteligentnosti ali reševanju problemov kot o povsem fizičnih 
procesih in nato trditi, da smo s tem pojasnili zavest. O zavesti 
namreč zares govorimo le, kadar se na tak ali drugačen način 
spoprimemo s subjektivnostjo: bodisi tako, da rešimo težki 
problem in pojasnimo, kako iz materialnega sveta vznikne 
zavest, bodisi tako, da – če menimo, da je zavest s temi fizičnimi 
procesi istovetna oziroma da je iluzija ali da je sploh ni – 
pojasnimo, zakaj se nam tako močno dozdeva, da obstaja. V 
obeh primerih pa ukvarjati se z zavestjo ne pomeni nič drugega 
kakor govoriti o tem, »kako je biti ...«

Ta temeljni pomen izraza »zavest« imenujemo tudi »fenomenal-
nost« oziroma »fenomenalna zavest«. Avtor obeh izrazov je 
ameriški filozof Ned Block, ki je fenomenalno zavest – kako je 

14



15

1 
Za

ka
j s

kr
iv

no
st

?

biti v določenem stanju – primerjal z zavestjo kot dostopom, pri 
kateri gre za razpoložljivost (duševnih) vsebin, tj. vsebine so 
na voljo miselnim procesom in mehanizmom, odgovornim za 
delovanje in govorjenje. Fenomenalna zavest (fenomenalnost, 
subjektivnost) je torej to, na kar je opozarjal že Nagel, in tvori 
jedro problema zavesti.

Te zamisli pa nas privedejo do enega od osrednjih sporov na 
področju študij o zavesti, namreč do spora o tem, ali je zavest 
dodatna sestavina, ki je v ljudeh prisotna poleg zaznave, mišljenja 
in čutenja, ali pa gre za intrinzičen in neločljiv del bitja, ki 
zaznava, misli in občuti. Ker je to vprašanje ključno in je od 
njega odvisno naše splošno pojmovanje zavesti, predlagam, da 
razmislite, kakšno je vaše stališče – izkaže se namreč, da so 
posledice obeh možnih odgovorov zelo daljnosežne.

Če je zavest po eni strani dodatna sestavina, bi seveda radi 
vedeli, zakaj jo imamo: čemu služi, kaj počne in kako smo jo 
dobili. Ker si pri tej možnosti ni težko predstavljati, da bi se 
ljudje lahko razvili brez zavesti, nas zanima, zakaj je nastala, 
kakšne prednosti nam prinaša in ali je do podobnega razvoja 
prišlo tudi pri drugih živih bitjih. Za zagovornike tega stališča je 
težek problem res težek, zato je njihova glavna naloga poiskati 
odgovor nanj.

Če pa je zavest po drugi strani intrinzična kompleksnim 
možganskim procesom in od njih neločljiva, si omenjenih 
vprašanj sploh nima smisla zastavljati. Če privzamemo to 
stališče (nekatere njegove različice poznamo pod imenom 
funkcionalizem), je vprašanje, zakaj je prišlo do razvoja zavesti, 
nesmiselno, saj je vsako bitje, ki se je razvilo v tolikšni meri, 
da poseduje inteligenco, zaznavo, spomin in čustva, nujno tudi 
zavestno. Prav tako bi bilo nesmiselno govoriti o »zavesti kot 
táki« ali o »neizrekljivih kvalijah«, saj ni nekega dodatka, ki bi 
obstajal ločeno od procesov in zmožnosti.


