
7

Uvod 
 

»Kralju je treba odsekati glavo: v politični teoriji se to še vedno ni 
zgodilo.«1 Nemara je v tem kratkem in slovitem Foucaultovem stavku, 
izrečenem v intervjuju leta 1977, na najkrajši način strnjena ost Fou-
caultovega prizadevanja. Videti je sicer, da je njegovo delo predvsem 
delo zgodovinarja: pred nami je kot niz zelo natančnih in minucioznih 
historičnih študij, precizno osredinjenih monografij, ki vselej obdelujejo 
zamejeni problem, določen historični prelom, njegove predpostavke 
in implikacije. Ta monografska dela, ki skrbno tehtajo malo znane 
avtorje in z neznansko potrpežljivostjo brskajo po zaprašenih in 
težko dostopnih arhivih, niso iz take snovi kot flagrantne politične 
proklamacije in se celo nadvse previdno ogibajo postavljanju kakšne 
nove politične teorije. Vendar je videz nepristranskega in natančnega 
zgodovinarja zavajajoč – ta dela so vseskozi in na vsaki strani pole-
mična in angažirana in če iz njih ni mogoče potegniti kakšne politike 
za neposredno rabo niti nasvetov za sekanje teh ali onih glav, pa je 
vendar njihova ost politična in daljnosežna. Kralju je bilo mogoče 
odsekati glavo v aktu revolucionarnega zanosa, a politična podmena, ki 
je videla v kraljevi glavi središče in nosilno točko oblasti, je trdovratno 

	 1	  »Resnica in oblast«, v: Vednost – oblast – subjekt, str. 123. 



8

� K R A L J U  O D S E K A T I  G L A V O

preživela giljotino. Z odsekanjem kraljeve glave ni izgubil glave tisti 
politični pogled, ki je razumel oblast v okvirih suverenosti, in širše, v 
okvirih zakona, prepovedi in represije. Kot pravi Foucault malo pred 
izhodiščnim stavkom:

Suveren, zakon, prepoved, vse to je izoblikovalo sistem reprezentacije 
oblasti, ki so ga v naslednjem obdobju razširile teorije prava: politična 
teorija ni nikoli nehala biti obsedena z osebo suverena. Takšne 
teorije se še danes kar naprej ukvarjajo s problemom suverenosti. 
Toda to, kar potrebujemo, je politična teorija, ki ne bi bila zgrajena 
okoli problema suverenosti in zatorej tudi okoli problemov zakona 
in prepovedi ne.2 

Če torej oblast ni zgrajena na suverenosti, zakonu in prepovedi, na čem 
potem sloni? Kaj jo poganja, kako deluje? Še več in še bolj osupljivo, 
kaj če oblast sploh ni nekaj represivnega?

Če učinke oblasti definiramo kot represijo, privzamemo docela 
pravno koncepcijo oblasti; oblast poistovetimo z zakonom, ki pravi 
ne; nanjo gledamo predvsem kot na silo prepovedi. Po mojem pa 
je to povsem negativna, ozka, groba koncepcija oblasti, ki pa je 
prav nenavadno razširjena. Če bi bila oblast zgolj represivna, če ne 
bi nikoli počela ničesar drugega razen tega, da reče ne, mar zares 
mislite, da bi jo tedaj sploh kdo ubogal? Razlog, da se oblast tako 
dobro drži, da je sprejeta, je preprosto dejstvo, da ne pritiska na nas 
samo kot sila, ki pravi ne, temveč da preči telesa, proizvaja stvari, da 
vzbuja ugodje, izoblikuje vednost, proizvaja diskurz. Veliko bolj kot 
negativno instanco, katere funkcija je represija, jo je treba obravna-
vati kot produktivno mrežo, ki teče skozi celotno družbeno telo.3 

Ta pogled se postavlja po robu tako rekoč glavnini vseh političnih teorij, 
še posebej škandalozen pa je videti za levico, ki je svoje strategije vselej 
iskala v boju zoper takšno ali drugačno oblastno represijo. In konec 

	 2	  Prav tam.
	 3	  Prav tam, str. 120−121.



9

�� K R A L J U  O D S E K A T I  G L A V O

koncev je Foucault sodobnik enega največjih levičarskih revoltov na 
zahodu, maja '68, in silovitega vzpona levih teorij in praks v šestdesetih 
in sedemdesetih letih. Foucault torej odločno nastopa proti levičarski 
doksi, spodbija njeno osrednjo dogmo, oblast kot represijo, oblast v 
funkciji suverena, kralja, vladajočega razreda, zakona, države. Ali torej 
Foucault rehabilitira oblast kot nekaj dobrega in produktivnega? S 
čimer bi se bilo treba sprijazniti? Odgovor je vsekakor odločni ne. Če naj 
namreč vzpostavimo učinkovito strategijo zoper oblastne mehanizme, 
ki nas zadevajo povsod in z vseh koncev, potem je prvi korak prav v 
tem, da te mehanizme ugledamo v njihovem dejanskem delovanju in 
da ne nasedamo tisti optiki, ki nam kot njihovo skrivnost in temeljno 
opredelitev ponuja kralja, suverenost, zakon in represijo. In nemara nam 
prav optika, ki nam kot nasprotnika kaže tako ali drugače razumljenega 
kralja, ki mu je treba vzeti glavo, onemogoča, da bi razvili učinkovito 
politično prakso. Skozi negativno teorijo oblasti tičimo v oblasti kot 
podložniki, ne da bi se ji znali postaviti po robu tam, kjer nas zares drži.

A ne gre le za oblast, čeprav je osrednje torišče Foucaultovega dela. 
Če pogledamo na drugi dve veliki osi njegovega dela, kot jih je sam 
opredelil, potem bi v območju analize vednosti lahko nemara analogno 
rekli: treba je obglaviti resnico in vzpostaviti drugačne modele in prakse 
vednosti. In res je Foucault v še enem slovitem programskem tekstu, 
v svojem nastopnem predavanju »Red diskurza« (1970), postavil prav 
»opozicijo med resničnim in napačnim« in »voljo do resnice«4 kot veliki 
sistem izključevanja, ki preči naše diskurze in vzpostavlja določeno 
zlahka spregledano institucionalno mrežo, ki se prepleta z oblastnimi 
mehanizmi. Resnica potemtakem ni tisto, kar nas bo osvobodilo (kot 
se glasi biblična formula), temveč bi bila v tej optiki sama zvezana z 
dispozitivom oblasti. A kakšna bi bila praksa vednosti, ki si za svoj 
poglavitni kriterij ne bi postavljala volje do resnice? Kaj žene »voljo do 
vednosti«, kot se glasi naslov še ene njegove slovite knjige? In naposled 
os subjektivnosti kot tretja velika os: nemara bi lahko rekli, da bi bilo 

	 4	  »Red diskurza«, v: Vednost – oblast – subjekt, str. 10, 12.



10

� K R A L J U  O D S E K A T I  G L A V O

treba obglaviti jaz kot avtonomni subjekt in vzpostaviti drugačne 
modele subjekta kot prakse sebstva. Konec koncev se običajno dojetje 
avtonomnega jaza na določen način opira prav na tisti ideji suverenosti 
in resnice, ki bi ju bilo treba zavreči. A kakšen bi bil tedaj subjekt, ki bi 
ga bilo mogoče misliti kot novo prakso svobode?

Minuciozni zgodovinar, erudit zakopan v arhive, ki se je, v nasprotju 
z duhom časa, posmehoval ideji revolucije, je bil tedaj obenem človek 
nekega nadvse angažiranega radikalizma, ki mu ni lahko priti do dna 
in izmeriti njegove veljave. Četrt stoletja po njegovi smrti njegovo delo 
zavezuje, vtem ko vzbuja obenem veliko občudovanje in precejšnje 
nelagodje. Ni ga preprostega načina, kako bi lahko kdo bil Foucaultov 
privrženec in nadaljevalec njegove dediščine, kakor ga ni načina, da bi 
lahko kdorkoli njegovo delo in dediščino obšel in zanemaril.

Pričujoča knjižica ponuja uvod v njegovo delo in poskuša na kratko 
razjasniti nekaj njegovih osnovnih korakov in konceptov. V njej je 
združenih nekaj starejših tekstov, ki so bili za to priliko precej predelani, 
in nekaj novih, tako da postopa v koncentričnih krogih, vračajoč se 
na topose, ki so nastavljeni v začetnem preglednem poglavju. Njena 
ambicija je prej ponuditi vstop in napeljati na branje tekstov kot pa 
podajati sodbe in razvijati lastne teorije.



11

Zemljevid�
dela

Ob koncu življenja, dve leti pred smrtjo, ki ga je dovolj nepričakovano 
doletela na vrhuncu slave, starega 58 let, je Foucault celoto svojega 
dela strnil v nekakšen gigantski silogizem, zaporedje treh korakov: 

Moja namera je bila ustvariti zgodovino različnih načinov, kako v naši 
kulturi človeška bitja postanejo subjekti. Moja dela so obravnavala tri 
načine objektivacije, ki človeška bitja pretvorijo v subjekte. Na prvem 
mestu so načini raziskovanja, ki si skušajo dobiti status znanosti […]. 
V drugem delu svojega dela sem preučeval objektiviranje subjekta 
v nečem, kar bom imenoval 'razdelitvene prakse' […]. Nazadnje 
sem skušal […] proučevati način, kako človeško bitje samega sebe 
pretvori v subjekt.1 

Da bi torej iz človeškega bitja nastal subjekt, je potrebna določena 
objektivacija – najprej mora biti postavljeno kot objekt. Ta objektivacija 
pa se v osnovi lahko dogodi na tri načine: tako, da je človeško bitje 

	 1	  »The Subject and Power«, objavljeno kot Foucaultov dodatek h knjigi H. L. Dreyfus 
in P. Rabinow, Michel Foucault: Beyond Structuralism and Hermeneutics, The Harvester Press, 
Brighton 1982, str. 208. Prim. slov. prev.: »Subjekt in oblast«, v: Vednost – oblast – subjekt, 
Založba Krtina, Ljubljana 1991, str. 103. Zaradi zapletov z avtorskimi pravicami prav ta 
tekst ni mogel biti ponovno natisnjen v novi in razširjeni izdaji Vednost – oblast – subjekt 
iz 2008, ki jo sicer uporabljam.



12

� K R A L J U  O D S E K A T I  G L A V O

postavljeno za predmet vednosti, ki se skuša vzpostaviti kot znanost; 
da je postavljeno za predmet oblasti (ta zmeraj deluje razločevalno – 
razloči na primer um od norosti ali kriminalce od poštenjakov itn.); 
in nazadnje tako, da si za predmet postavlja samega sebe, se torej 
objektivira v samorazmerju in tako postane subjekt. Vsak korak sledi 
iz prejšnjega v nekakšnem napredovanju, hkrati pa so vse tri dimenzije 
navzoče sočasno in jih je zato treba brati tudi vnazaj: šele zadnji člen 
prinaša dimenzijo subjekta (beseda, ki se je je Foucault vse do zadnjega 
močno izogibal), vendar tako, da jo vnazaj podstavi kot temelj pred-
hodnima dvema: »Tako torej splošna tema mojih raziskav ni oblast, 
temveč subjekt.«2 Prva dva člena, vednost in oblast, sta prešla že v 
pregovor, v geslo, ki nasploh reprezentira Foucaulta v 'duhu časa', tretji 
pa je videti kot dodatek, presežek, ki pa vnazaj obarva vse predhodne 
analize. Težava je seveda v tem, kako misliti vse troje skupaj.

Foucaultovo delo je v celoti mogoče razdeliti na tri velike dele. Na eni 
strani je osem njegovih velikih knjig: Histoire de la folie à l'âge classique, 
Zgodovina norosti (1961); Naissance de la clinique, Rojstvo klinike (1963); Les 
mots et les choses, Besede in reči ( 1966); L'archéologie du savoir, Arheologija 
vednosti (1969); Surveiller et punir, Nadzorovanje in kaznovanje (1975); La 
volonté de savoir, Volja do vednosti (1976); L'usage des plaisirs, Uporaba ugodij 
(1984); Le souci de soi, Skrb zase (1984).3 Na drugi strani je pred nami mno-
žica predavanj, krajših zapisov, intervjujev, spremnih besed, posegov 
itn., ki so jih zbrali v impozantnih štirih knjigah Dits et écrits, Rečeno 
in zapisano (1994). Ti »postranski« teksti, ki tvorijo skorajda polovico 
njegovega opusa, tako različni od njegovih monografskih in natančno 
podprtih študij, ponujajo nekaj ključnih metodoloških refleksij in 
poskusov zajetja celote. V njih se Foucault nenehno vrača k poskusu 
splošne artikulacije teh treh osnovnih elementov, toda videti je, kot 
da ta artikulacija vedno znova spodleti, ostaja zasilna in fragmentarna. 

	 2	  Prav tam, str. 209; slov. prev. str. 103. 
	 3	  K tem je treba dodati še nekaj manjših samostojno izdanih del, predvsem 
nastopno predavanje na Collège de France, L'ordre du discours, »Red diskurza« (1971), 
pa Raymond Roussel (1963), Ceci n'est pas une pipe, To ni pipa (1973). 


