Uvod

»Kralju je treba odsekati glavo: v politi¢ni teoriji se to $e vedno ni
zgodilo.«* Nemara je v tem kratkem in slovitem Foucaultovem stavku,
izre¢enem v intervjuju leta 1977, na najkrajsi nacin strnjena ost Fou-
caultovega prizadevanja. Videti je sicer, da je njegovo delo predvsem
delo zgodovinarja: pred nami je kot niz zelo natan¢nih in minucioznih
histori¢nih $tudij, precizno osredinjenih monografij, ki vselej obdelujejo
zamejeni problem, dolocen histori¢ni prelom, njegove predpostavke
in implikacije. Ta monografska dela, ki skrbno tehtajo malo znane
avtorje in z neznansko potrpezljivostjo brskajo po zaprasenih in
tezko dostopnih arhivih, niso iz take snovi kot flagrantne politi¢ne
proklamacije in se celo nadvse previdno ogibajo postavljanju kaksne
nove politi¢ne teorije. Vendar je videz nepristranskega in natancnega
zgodovinarja zavajajoc — ta dela so vseskozi in na vsaki strani pole-
mic¢na in angazirana in ¢e iz njih ni mogoce potegniti kaksne politike
za neposredno rabo niti nasvetov za sekanje teh ali onih glav, pa je
vendar njihova ost politi¢na in daljnosezna. Kralju je bilo mogoce
odsekati glavo v aktu revolucionarnega zanosa, a politi¢na podmena, ki
jevidela v kraljevi glavi sredi$ce in nosilno tocko oblasti, je trdovratno

1 »Resnica in oblast«, v: Vednost — oblast — subjekt, str. 123.



KRALJU ODSEKATI GLAVO

prezivela giljotino. Z odsekanjem kraljeve glave ni izgubil glave tisti
politi¢ni pogled, ki je razumel oblast v okvirih suverenosti, in $irse, v
okvirih zakona, prepovedi in represije. Kot pravi Foucault malo pred
izhodis¢nim stavkom:

Suveren, zakon, prepoved, vse to je izoblikovalo sistem reprezentacije
oblasti, ki so gavnaslednjem obdobju razsirile teorije prava: politi¢na
teorija ni nikoli nehala biti obsedena z osebo suverena. Taksne
teorije se Se danes kar naprej ukvarjajo s problemom suverenosti.
Toda to, kar potrebujemo, je politi¢na teorija, ki ne bi bila zgrajena
okoli problema suverenosti in zatorej tudi okoli problemov zakona
in prepovedi ne.?

Ce torej oblast ni zgrajena na suverenosti, zakonu in prepovedi, na ¢em
potem sloni? Kaj jo poganja, kako deluje? Se vel in e bolj osupljivo,
kaj ce oblast sploh ni nekaj represivnega?

Ce utinke oblasti definiramo kot represijo, privzamemo docela
pravno koncepcijo oblasti; oblast poistovetimo z zakonom, ki pravi
ne; nanjo gledamo predvsem kot na silo prepovedi. Po mojem pa
je to povsem negativna, ozka, groba koncepcija oblasti, ki pa je
prav nenavadno razsirjena. Ce bi bila oblast zgolj represivna, ¢e ne
bi nikoli pocela ni¢esar drugega razen tega, da rece ne, mar zares
mislite, da bi jo tedaj sploh kdo ubogal? Razlog, da se oblast tako
dobro drzi, daje sprejeta, je preprosto dejstvo, da ne pritiska nanas
samo kot sila, ki pravi ne, temvec da preci telesa, proizvaja stvari, da
vzbuja ugodje, izoblikuje vednost, proizvaja diskurz. Veliko bolj kot
negativno instanco, katere funkcija je represija, jo je treba obravna-
vati kot produktivno mrezo, ki tece skozi celotno druzbeno telo.?

Ta pogled se postavlja po robu tako rekoc glavnini vseh politi¢nih teorij,
Se posebej skandalozen pa je videti za levico, ki je svoje strategije vselej
iskala v boju zoper taksno ali drugacno oblastno represijo. In konec

2 Pravtam.
3 Pravtam, str.120-121.



KRALJU ODSEKATI GLAVO

koncev je Foucault sodobnik enega najve¢jih levicarskih revoltov na
zahodu, maja '68, in silovitega vzpona levih teorij in praks v Sestdesetih
in sedemdesetih letih. Foucault torej odlo¢no nastopa proti levicarski
doksi, spodbija njeno osrednjo dogmo, oblast kot represijo, oblast v
funkciji suverena, kralja, vladajocega razreda, zakona, drzave. Ali torej
Foucault rehabilitira oblast kot nekaj dobrega in produktivnega? S
&imer bi se bilo treba sprijazniti? Odgovor je vsekakor odlo¢ni ne. Ce naj
namrec¢ vzpostavimo ucinkovito strategijo zoper oblastne mehanizme,
ki nas zadevajo povsod in z vseh koncev, potem je prvi korak prav v
tem, da te mehanizme ugledamo v njihovem dejanskem delovanjuin
danenasedamo tisti optiki, ki nam kot njihovo skrivnost in temeljno
opredelitev ponuja kralja, suverenost, zakon in represijo. In nemara nam
prav optika, ki nam kot nasprotnika kaze tako ali drugace razumljenega
kralja, ki mu je treba vzeti glavo, onemogoca, da bi razvili u¢inkovito
politi¢no prakso. Skozi negativno teorijo oblasti ticimo v oblasti kot
podlozniki, ne da bi se ji znali postaviti po robu tam, kjer nas zares drzi.

A ne gre le za oblast, Ceprav je osrednje torisce Foucaultovega dela.
Ce pogledamo na drugi dve veliki osi njegovega dela, kot jih je sam
opredelil, potem bi v obmocju analize vednosti lahko nemara analogno
rekli: treba je obglaviti resnico in vzpostaviti druga¢ne modele in prakse
vednosti. In res je Foucault v Se enem slovitem programskem tekstu,
v svojem nastopnem predavanju »Red diskurza« (1970), postavil prav
»opozicijo med resni¢nim in napa¢nim«in »voljo do resnice«* kot veliki
sistem izkljucevanja, ki preci nase diskurze in vzpostavlja dolo¢eno
zlahka spregledano institucionalno mrezo, ki se prepleta z oblastnimi
mehanizmi. Resnica potemtakem ni tisto, kar nas bo osvobodilo (kot
se glasi bibli¢na formula), temve¢ bi bila v tej optiki sama zvezana z
dispozitivom oblasti. A kaksna bi bila praksa vednosti, ki si za svoj
poglavitni kriterij ne bi postavljala volje do resnice? Kaj Zene »voljo do
vednosti«, kot se glasi naslov Se ene njegove slovite knjige? In naposled
os subjektivnosti kot tretja velika os: nemara bi lahko rekli, da bi bilo

4 »Red diskurzac, v: Vednost — oblast — subjekt, str. 10, 12.



KRALJU ODSEKATI GLAVO

treba obglaviti jaz kot avtonomni subjekt in vzpostaviti druga¢ne
modele subjekta kot prakse sebstva. Konec koncev se obi¢ajno dojetje
avtonomnega jaza na dolo¢en nacin opira prav na tisti ideji suverenosti
inresnice, ki bi ju bilo treba zavreci. A kaksen bi bil tedaj subjekt, ki bi
ga bilo mogoce misliti kot novo prakso svobode?

Minuciozni zgodovinar, erudit zakopan v arhive, ki se je, v nasprotju
zduhom ¢asa, posmehoval ideji revolucije, je bil tedaj obenem ¢lovek
nekega nadvse angaziranega radikalizma, ki mu ni lahko priti do dna
in izmeriti njegove veljave. Cetrt stoletja po njegovi smrti njegovo delo
zavezuje, vtem ko vzbuja obenem veliko ob¢udovanje in precejsnje
nelagodje. Ni ga preprostega nacina, kako bilahko kdo bil Foucaultov
privrzenec in nadaljevalec njegove dediscine, kakor ga ni na¢ina, da bi
lahko kdorkoli njegovo delo in dedisc¢ino obsel in zanemaril.

Pric¢ujoca knjizica ponuja uvod v njegovo delo in poskusa na kratko
razjasniti nekaj njegovih osnovnih korakov in konceptov. V njej je
zdruzenih nekaj starejsih tekstov, ki so bili za to priliko precej predelani,
in nekaj novih, tako da postopa v koncentri¢nih krogih, vracajoc se
na topose, ki so nastavljeni v zacetnem preglednem poglavju. Njena
ambicija je prej ponuditi vstop in napeljati na branje tekstov kot pa
podajati sodbe in razvijati lastne teorije.

10



Zemljevid
dela

Ob koncu zivljenja, dve leti pred smrtjo, ki ga je dovolj nepri¢akovano
doletela na vrhuncu slave, starega 58 let, je Foucault celoto svojega
dela strnil v nekaksen gigantski silogizem, zaporedje treh korakov:

Moja namera je bila ustvariti zgodovino razli¢nih na¢inov, kako v nasi
kulturi ¢loveska bitja postanejo subjekti. Moja dela so obravnavala tri
nacine objektivacije, ki ¢loveska bitja pretvorijo v subjekte. Na prvem
mestu so nacini raziskovanja, ki si skusajo dobiti status znanosti...].
V drugem delu svojega dela sem preuceval objektiviranje subjekta
v ne¢em, kar bom imenoval 'razdelitvene prakse'[...]. Nazadnje
sem skusal [...] proucevati nacin, kako ¢lovesko bitje samega sebe
pretvoriv subjekt.!

Da bi torej iz ¢loveskega bitja nastal subjekt, je potrebna dolocena
objektivacija —najprej mora biti postavljeno kot objekt. Ta objektivacija
pa se v osnovi lahko dogodi na tri nacine: tako, da je ¢lovesko bitje

1 »The Subject and Power, objavljeno kot Foucaultov dodatek h knjigi H. L. Dreyfus
in P. Rabinow, Michel Foucault: Beyond Structuralism and Hermeneutics, The Harvester Press,
Brighton 1982, str. 208. Prim. slov. prev.: »Subjekt in oblast«, v: Vednost —oblast — subjekt,
Zalozba Krtina, Ljubljana 1991, str. 103. Zaradi zapletov z avtorskimi pravicami prav ta
tekst ni mogel biti ponovno natisnjen v novi in razsirjeni izdaji Vednost — oblast — subjekt
iz 2008, ki jo sicer uporabljam.

11



KRALJU ODSEKATI GLAVO

postavljeno za predmet vednosti, ki se skusa vzpostaviti kot znanost;
da je postavljeno za predmet oblasti (ta zmeraj deluje razlocevalno —
razlo¢i na primer um od norosti ali kriminalce od postenjakov itn.);
in nazadnje tako, da si za predmet postavlja samega sebe, se torej
objektivira v samorazmerju in tako postane subjekt. Vsak korak sledi
iz prejSnjega v nekak$nem napredovanju, hkrati pa so vse tri dimenzije
navzoce socasno in jih je zato treba brati tudi vnazaj: Sele zadnji ¢clen
prinasa dimenzijo subjekta (beseda, ki se je je Foucault vse do zadnjega
mocno izogibal), vendar tako, da jo vnazaj podstavi kot temelj pred-
hodnima dvema: »Tako torej splo$na tema mojih raziskav ni oblast,
temvec subjek «* Prva dva ¢lena, vednost in oblast, sta presla ze v
pregovor, v geslo, ki nasploh reprezentira Foucaulta v 'duhu ¢asa’, tretji
paje videti kot dodatek, presezek, ki pa vnazaj obarva vse predhodne
analize. Tezava je seveda v tem, kako misliti vse troje skupaj.
Foucaultovo delo je v celoti mogoce razdeliti na tri velike dele. Na eni
strani je osem njegovih velikih knjig: Histoire de la folie a I'age classique,
Zgodovina norosti (1961); Naissance de la clinique, Rojstvo klinike (1963); Les
mots et les choses, Besede in reci ( 1966); L'archéologie du savoir, Arheologija
vednosti (1969); Surveiller et punir, Nadzorovanje in kaznovanje (1975); La
volonté de savoir, Volja do vednosti (1976); L'usage des plaisirs, Uporaba ugodij
(1984); Le souci de soi, Skrb zase (1984).> Na drugi strani je pred nami mno-
zica predavanj, krajsih zapisov, intervjujev, spremnih besed, posegov
itn., ki so jih zbrali vimpozantnih $tirih knjigah Dits et écrits, Receno
in zapisano (1994). Ti »postranski« teksti, ki tvorijo skorajda polovico
njegovega opusa, tako razli¢ni od njegovih monografskih in natan¢no
podprtih studij, ponujajo nekaj klju¢nih metodoloskih refleksij in
poskusov zajetja celote. V njih se Foucault nenehno vraca k poskusu
splosne artikulacije teh treh osnovnih elementov, toda videti je, kot
da ta artikulacija vedno znova spodleti, ostaja zasilna in fragmentarna.

2 Pravtam, str. 209; slov. prev. str. 103.

3 Ktem je treba dodati $e nekaj manjsih samostojno izdanih del, predvsem
nastopno predavanje na College de France, L'ordre du discours, »Red diskurza« (1971),
pa Raymond Roussel (1963), Ceci n'est pas une pipe, To ni pipa (1973).

12



